
 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 1 / 17 

 
 

“Mende Sığar İki Cahan,  

Men bu Cahana Sığmazam”   

 
 

 
 

 
Ulu Ozanlardan  

Hakk İçin Derisi Yüzülen, Sözünde Dirilen  

Seyyid Nesîmî Paneli 
 
 
 
 

Aschaffenburg Cemevi 

30 Kasım 2025 

 
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 2 / 17 

Aschaffenburg Cemevi, 30 Kasım 2025 tarihinde ünlü ozan Seyyid 
Nesîmî’nin hayatı, eserleri ve felsefesi üzerine çok keyifli bir sunum 
gerçekleştirdi. Sunum, Dr. Bülent Keleş’in moderatörlüğünde ve âşık Ali 
Çam’ın nefesleri eşliğinde, Doç. Dr. İlgar Baharlu tarafından yapıldı. 
 
 
 

 
   



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 3 / 17 

Etkinlik, Aschaffenburg Cemevi Başkanı Ali Altan’ın kısa bir selamlama 
konuşmasıyla başladı.  
 
 

 
 
 
Ardından zâkir Ali Çam, Nesîmî’nin bir deyişini Cemevi salonunda 
yankılandırarak etkinliğe derinlik kattı. 
 
 

Sorma be birader mezhebimizi 
Biz mezhep bilmeyiz yolumuz vardır 

Çağırma meclis-i riyaya bizi 
Biz şerbet içmeyiz dolumuz vardır 
Bizim söyleyecek sözümüz vardır 

… 
Nesîmî esrarı fas etme sakın 

Ne bilsin ham ervah likasın hakkın 
Hakkı bilmeyene hak olmaz yakın 

Bizim hak katında elimiz vardır 
Bizim söyleyecek sözümüz vardır 

 
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 4 / 17 

 

 
 

 
Dr. Bülent Keleş de kısa bir selamlamadan sonra, Aschaffenburg Cemevinin 
başarı ile başlatmış olduğu Ulu Ozanlar serisini tanıttı: “Bugün ikincisini 
yapıyoruz. Ulu Ozanlar serisini yedi ile sınırlandırmış olsak da ‘eri erden, piri 
pirden ayırmak’ yoktur bizde” diyerek, Alevilik inancındaki ozanların yedi ile 
sınırlandırılmasının mümkün olamayacağını belirtti. Ayrıca, eserlerinde halk 
dilini açık ve yalın bir şekilde kullananlar arasında Yunus Emre, Kaygusuz 
Abdal gibi isimlerin yanı sıra daha birçok önemli ismin bulunduğunu belirtti. 
 
 

 
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 5 / 17 

Dr. Bülent Keleş, 1980 yılında İran’da doğan Doç. Dr. İlgar Baharlu’nun, ünlü 
İmam Nesîmî gibi Tebriz’li olduğunu ve bu nedenle aynı coğrafyayı 
paylaştığını vurguladı. Ayrıca, Baharlu’nun 2018 yılında tamamladığı “Safevi 
İdaresinde Toplumsal Dönüşüm” adlı doktora tezinin, 2021 yılında “Şah’ın 
Bahçesinde – Şah İsmail Öncesi ve Sonrası Kızılbaşlık” adıyla kitap olarak 
yayımlandığını belirtti. Baharlu’nun diğer kitaplarını da kısaca tanıttıktan 
sonra, hocanın Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi'ne bağlı “Hacı Bektaş 
Veli Araştırma ve Uygulama Enstitüsü” müdürlüğünü de yürüttüğünü ekledi. 
   
Dr. Keleş giriş konuşmasını, salonda bulunan yoğun ve heyecanlı kalabalığa 
ithafen “bugün ulaşabildiğimiz kalabalık Cemevimiz adına güzel” sözleriyle 
mutlu bir şekilde sonlandırdı. 
 
Nükteleriyle de tanınan Doç. Dr. İlgar Baharlu, sözü aldıktan sonra, 
kendisine düzülen methiyeye  -salonda bulunan dinleyicileri de içine alacak 
şekilde-  şu anekdotla karşılık verdi:  
 
“800 yıl önce bir dervişe sormuşlar, cehennem ve cennet neresi, diye. 
Derviş de yanıt vermiş: Cennet, gönül birliğiyle dostların bir araya gelip 
sohbet etmeleridir. Cehennem ise, gönül birliği olmadan bir araya 
gelmeleridir, zorla bir arada olmalarıdır.”  
   
 

 
 
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 6 / 17 

Baharlu, çocukluğunda bilhassa ninesinden duyduğu hikâyelerle 
büyüdüğünü, bunların bugün de kulağında tınladığını anlattı. Yine Ulu 
Ozanlardan Fuzûlî’nin, “Hadikatü's-Süada” (Saadete Ermişlerin Bahçesi) 
adlı eserinde anlatılan Kerbela katliamını çocukluğunda defalarca dinlemiş 
olmasına rağmen bugün bile okurken hâlâ gözlerinin dolduğunu belirtti. Ve 
bu eserin Azerbaycan Türkçesi ile kaleme alındığı için modern zamanda da 
rahat okunabildiğini vurguladı.  
 
 

 
 
 
Ancak Seyyid İmadeddin Nesîmî’yi okumanın kolay olmadığını vurguladı. 
Bunun birden fazla nedeni olduğunu belirterek, en önemlisinin Nesîmî’nin 
deyişlerinde ve şiirlerinde Farsça ve Arapça kökenli kelimelerin çok sık 
kullanılması olduğunu söyledi. Ayrıca bazı şiirlerinde, uzun heceler 
gerektiren ve Türkçenin kelime yapısına tam olarak uymayan aruz ölçüsünü 
tercih etmesinin de anlaşılmayı zorlaştırdığını ifade etti. Nesîmî’nin şiirlerini 
güç kılan bir diğer unsurun ise, eserlerinin derin bir felsefi altyapı taşıması 
olduğunu ekledi. 
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 7 / 17 

Ardından, felsefi yönü güçlü bir inanç akımı olarak ortaya çıkan Hurûfîlik 
üzerinde durdu. 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Doç. Dr. İlgar Baharlu, Nesîmî’nin Hurûfîlik ekolünün en önemli 
temsilcilerinden biri olduğunu vurguladı. Bu felsefi akımın Azerbaycan ve 
İran topraklarından sonra Anadolu’ya taşınmasında Nesîmî’nin önemli rol 
oynadığını söyledi. Bâtıni anlamlar taşıyan Hurûfî düşüncesini deyişlerine 
işleyerek, Anadolu’daki Alevi-Bektaşi topluluklarına tanıttığını ifade etti. 
 
Ayrıca Hallac-ı Mansur’un “Ene’l-Hakk” (Ben Hakk’ım, Hakk bendedir) 
söylemiyle özetlenen tasavvuf anlayışının ve İbn Arabî’ye atfedilen Vahdet-i 
Vücut (Varlığın Birliği) öğretisinin de Anadolu’ya taşınmasında Nesîmî’nin 
önemli bir katkısının bulunduğunun altını çizdi.  
 
Dr. Bülent Keleş’in, “Alevi dünyasında nice şair vardır; fakat Nesîmî 
bugünlere kadar gelebilmiştir. Peki Nesîmî’yi Nesîmî yapan ekol nedir, 
Hocam?” sorusuna, Doç. Dr. İlgar Baharlu şu cümlelerle giriş yaptı: “Soru, 
görünürde basit ama çok derindir. Nesîmî, hem felsefi hem de teolojik 
düşünceyi harmanladığı için bugünlere kadar gelebilmiştir.” 
 
Baharlu, bu yanıtın ardından Bağdat ekolünü anlatarak, bu ekolün her şeyi 
‘korku’ ile tanımladığını, yalnızca şeriatı esas aldığını ve tarikata neredeyse 
hiçbir alan tanımadığını belirtti. 
 
Ardından, Arap dünyasında başlayan bu anlayışın dışında, Halife’nin 
merkezinden çok uzakta bulunan Horasan coğrafyasında yeni bir akımın 
ortaya çıktığını dile getirdi. Şöyle devam etti: “Örneğin Nişabur’da  –Bağdat’a 

HURÛFȊLİK 
 
Kelime Kökeni:   
“Hurûfî” kavramı, Arapçada “harf”in 
çoğulu olan “hurûf”tan türetilmiştir. 
 
Tekil:  حَرْف ;   حرف  [ħarf] 
Çoğul: حُرُوف ;  حروف  [ħu’ruf] 
 
Sözlük Anlamı:  
“harflere tâbi olan(lar)”;  
“harflerle uğraşan(lar)” 
 

https://de.pons.com/übersetzung/arabisch-deutsch/%D8%AD%D8%B1%D9%81
https://de.pons.com/übersetzung/arabisch-deutsch/%D8%AD%D8%B1%D9%88%D9%81


 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 8 / 17 

yaklaşık 2 bin kilometre uzaklıkta–  ‘Ben neden Allah’tan korkayım?’, ‘Niçin 
beni yaksın ki?’ gibi düşüncelerin yayılmaya başladığını görüyoruz. Bu çevre, 
şeriatın öne sürdüğü kavramları sorguluyor; düşüncede adeta bir devrim 
yaratıyor.” 
 
Baharlu, bu nedenle Nesîmî’yi tek başına değerlendirmenin doğru 
olmayacağını, diğer mutasavvıflarla birlikte ele alındığında çok daha iyi 
anlaşılacağını ifade etti. 
 
Horasan coğrafyasında Melâmîlerin, Kalenderîlerin, Haydarîlerin ve benzeri 
tasavvuf akımlarının ortaya çıkışını, bu toplulukların dünyanın 
zenginliklerinden bütünüyle uzak durma anlayışını, ardından Fütüvvet 
hareketinin yayılışını ve Anadolu’da esnaf teşkilatı olarak Ahiliğin gelişimini 
anlatarak tasavvuftaki bu akımları ana hatlarıyla özetledi. 
 
 

Tasavvufî Zümreler ve Hareketler 
 
 

Topluluk / 
Hareket 

Ne Zaman 
Oluştular? 

Nerede  
Oluştular? Örnekleriyle Kısa Anlamı  

Melâmîlik 9.–10.  
yüzyıllar 

Horasan  
(özellikle  
Nişabur çevresi) 

nefsini gizlemek, gösterişten 
kaçmak, iyiliği dahi saklamak; 
tasavvufî tevazu ve “kınanmayı 
göze alma” öğretisi 

Fütüvvet 
Hareketi 

9. yüzyıl 
sonları –  
10. yüzyıl 

Horasan ve  
Irak coğrafyası 

gençlik–yiğitlik örgütlenmesi; 
ahlâk, cömertlik, dürüstlük, 
dayanışma ve toplumsal adalet 
ilkelerini yayma 

Haydarîlik 12. yüzyıl 
ortaları 

İran /  
Azerbaycan 
bölgesi 

kişinin nefsini terbiye etmesi; saç–
sakalı tıraş etmesi; dünya 
nimetlerinden ve zevklerinden  
tamamen uzak durması  

Kalenderîlik 12.–13. 
yüzyıllar 

Özellikle Horasan; 
İran ve Orta Asya 
coğrafyası 

dünyadan el etek çekme, mal–
mülk sahibi olmama, toplum 
dışında bir “dervişlik” ve özgür  
ruh hâli 

Ahîlik 13. yüzyıl 
Anadolu (özellikle 
Kırşehir – Ahî 
Evran çevresi) 

esnaf teşkilatı; mesleki ahlâk, 
kardeşlik, dayanışma ve adalet 
temelli toplumsal düzen kurma 

 
 
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 9 / 17 

Baharlu, Bağdat ekolünün korku temeline karşı, ‘sevgi’ temelli, ilahi aşk 
temelli düşüncelerin filizlendiğini dile getirdi.  
 
Örnek olarak, ilahi aşkı Sufi geleneğine kazandıran İran’lı mutasavvıf 
Bâyezîd-i Bistâmî’nin hayatına ve düşünce dünyasına kısaca değindi.  
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
Bâyezîd-i Bistâmî’nin; ögretisinde Aleviligin de temelinde yatan insan ve 
Hakk sevgisinin sadece dünyevi bir sevgi değil, derin bir manevi bağ ve 
Hakk’ın sevgisiyle özdeşleşmeyi ifade ettiğini, bunun dışında Vahdet-i Vücut 
(Varlığın Birliği) anlayışını “En-el Hakk” sözü ile benimseyen bir mutasavvıf 
olduğunu belirtti.  
 
Bu çerçevede “Hacc-ı Ekber” (= “En büyük Hac”) düşüncesinin Alevilikte 
Bâtıni bir anlam taşıdığını, ‘Hac’ kavramının daha çok sembolik olduğunu, 
sonuç itibarıyla İnsan-ı Kâmile (olgun insana) ulaşmasını ifade ettiğini 
söyledi.   
 
 
 
 

Bâyezîd-i Bistâmî 
 
(Doğumu: 803/804; Hakk’a yürüyüşü: 870’li yıllar) 
 
İran’ın, dağlar ve çöllerle çevrili Bistâm bölgesinde 
yaşıyor. 
 
Tanrıya olan aşırı samimi duygusundan ve O’na olan 
sarhoşluk halini alan sevgisinden dolayı, ‘Sarhoş 
Sufi’ lakabını alıyor. 
 
Sufliliğe kazandırdığı kavramlar/mertebeler:  
 

• “Bekâ Bî’Allah”  
= “Hakk ile var olmak”,  “Hakk ile bir olmak”  
 

• “Fenâ Fî’Allah”  
= “Hakk’ta yok olma”,  “Kişinin Hakk’a en 
yakın olduğu ruh hâli”  



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 10 / 17 

 
Hacc-ı Ekber  –  Sünnilik ve Alevilikteki Anlamları 

 
 

Konu Sünnilikte  
"Hacc-ı Ekber" 

Alevilik ve Bektaşilikte 
"Hacc-ı Ekber" 

 

Temel 
Anlamı 

Zilhicce ayının 9. günü (Arefe günü) 
yapılan büyük hac. Bazı yorumlara 
göre cuma gününe rastlayan hac 
günü. 

“Manevi–Bâtıni Hac”;  
insanın kendi özüne, gönül Kâbesine ve 
Hakikat’e yaptığı içsel yolculuk. 

İbadetin 
Niteliği 

Fiziksel bir ibadet: Mekke’de Kâbe, 
Arafat, Mina, Safa–Merve gibi 
mekânlarda yapılan ritüeller. 

İçsel bir ibadet, nefs terbiyesi, İnsan-ı Kâmile 
yönelme, gönül temizliği, Hakk ile birleşme. 

Kâbe’nin 
Konumu 

Fiziksel Kâbe, hac ibadetinin 
zorunlu merkezidir. 

Kâbe sembolik anlam taşır.  
“Kâbe insandır”, “Kâbe gönüldedir” anlayışı 
hâkimdir. 

Amaç 
Farz olan hac ibadetini yerine 
getirerek Allah’a kulluğunu 
göstermek. 

Manevi olgunluğa erişmek, insanlığa hizmeti 
en yüksek ibadet saymak, Hakk’ı gönülde 
bulmak. 

Önem 
Verilen 
Boyut 

Dışsal (zâhirî) ritüeller ve şer’î 
yükümlülükler. 

İçsel (Bâtıni) arınma, ahlaki olgunluk, sevgi 
ve adalet yolu. 

Sözler / 
Öğretiler “Hac, gücü yetene farzdır.” 

“Bizim Haccımız insanın kalbidir”; “Kâbe 
Arab’ın ise, Kâbe Araplarındır; bizim Kâbemiz 
insandır.”; “Eğer aradığın Kâbe ise, Kâbe 
sendedir, senin içindedir.” 

Sonuç İslam’ın beş şartından biri 
tamamlanmış olur. 

Manevi dönüşüm gerçekleşir; gönül Kâbesi 
yapılmış sayılır; Hakk yoluna erme 
hedeflenir. Alevilikte ve Bektaşilikte , din 
insana hizmet için gelmiştir.  

 
 
  



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 11 / 17 

Doç. Dr. İlgar Baharlu, bu kavramı daha geniş açtıktan sonra, Sümmânî 
Baba’dan (Âşık Sümmânî) ve İbretî Baba’dan (Âşık İbretî) sözler ile pekiştirdi.  
 
 

Âşık Sümmânî:   
Ceylan Gözlerine Kurban Olduğum 

 

Bir gönül yapması yüz bin hac olur,  
Siz gönül yapmasın bilmez misiniz? 

… 
Kimi sevap için Kâbe'ye varır, 

Kâbe gönlünüzde, bilmez misiniz? 
 
 
 

Âşık İbretî:   
Değiliz 

 
Minareye çıkıp bize bağırma, 

Haberimiz vardır, sağır değiliz, 
Sen kendini düşün bizi kayırma, 

Sizlerle kavgaya uğur değiliz. 
Her yerde biz Hakk’ı hazır biliriz, 

Olgun insanları Hızır biliriz, 
Bundan başkasını sıfır biliriz, 

Tahmininiz yanlış, biz kör değiliz. 
 

 
 
Bu dizelerden sonra zâkir Ali Çam, Nesîmî’nin bir deyişini daha seslendirdi:  
 
 

Erenler Şah’tan gelirler 
Ali derler pirimize 

İmamların erleriyiz 
Münkir ermez sırrımıza. 

… 
Nesîmî der bak ta pişir 
Özüne muhabbet düşür 
Bezirganlar gevher taşır 
Günden güne şarımıza. 

  
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 12 / 17 

Doç. Dr. İlgar Baharlu, Nesîmî’nin “Mende Sığar İki Cahan, Men bu Cahana 
Sığmazam” sözünden yola çıkarak, Alevilik’teki cennet ve cehennem 
kavramları üzerinde de durdu ve şu sözlerle toparladı:  
 
“Yani Nesîmî diyor ki, benim içimde iki cihan vardır. Cennet ve cehennem 
içimdedir, diye de anlayabiliriz, bunların ikisi de benim içimdedir.” 
 
“Cennet, eşitinin kafasını aynı yastığa koyduğunda, rahat uyumandır. 
Cehennem ise, aynı durumda, rahat uyuyamamandır.”  

 
 

Kısa bir aradan sonra zâkir Ali Çam, Nesîmî’den bir deyiş daha dillendirdi: 
 
 

Har içinde biten gonca güle minnet eylemem 
Arabi Farisi bilmem, dile minnet eylemem 

Sırat-i müstakim üzre gözetirim rahîmi 
İblisin talim ettiği yola minnet eylemem. 

… 
Oy Nesîmî, can Nesîmî ol gani mihman iken 

Yarın şefaatlerim Ahmed-i Muhtar iken 
Cümlenin rızkını veren ol gani settar iken 

Yeryüzünün halifesi Hünkâra minnet eylemem 
 
 
Deyişin ardından Nesîmî’nin hayatına dair “Elimizde hayatı hakkında fazla 
bilgi yok ama Hurûfîlik hakkında çok çok yazılar, tezler ve diğer araştırmalar 
var” diyen Baharlu, Nesîmî’den birkaç kısa anekdot sunduktan sonra, 
Hurûfîlik hareketinin kurucusu ve önderi sayılan Fazlullah Esterabadî’nin 
(Fazlullah Hurûfî olarak da bilinir) yaşamı ve öğretisi ile müridi Nesîmî 
arasındaki bağlantılara dair daha geniş ve detaylı bir sunum gerçekleştirdi. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Bütün harfler ve biçimler, noktanın uzantısı, noktanın 
türevi olarak görülür. Bu nedenle, Tanrı’nın maddeler 
evrenindeki ilk belirlenmesinin nokta olduğuna 
inanılır.  
Elif bir noktanın uzantısıdır, başlangıç nokta ile başlar, 
Elif olur, B ile devam eder ve B harfinin altındadır saklı 
nokta. Her şeyin özü, tüm çizgilerin ana temeli, 
bulunamayan gizli tek noktadadır. Ve o nokta için Hz. 
Ali, ‘B’nin altındaki noktayım’ diye işaret buyurur. 
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 13 / 17 

Hallac-ı Mansur’un, Hurûfîlik sisteminin temelini oluşturduğunu ve 
Fazlullah Esterabadî’nin de bundan etkilendiğini açıkladı.  
 
Doç. Dr. İlgar Baharlu, Hurufilik düşüncesinin temelinde Arap alfabesindeki 
28 harf ve Farsçadaki 32 harf bulunduğunu belirtti. Baharlu, Hurûfîlikte yedi 
rakamının kutsal kabul edildiğini, çünkü insanın yüzündeki yedi hattın 
Hakk’ın tecellisi olarak görüldüğünü ifade etti. Ayrıca, Hurûfîliğin evreni üç 
döneme ayırdığını; Peygamberliğin Âdem’den Muhammed’e, imamlığın ise 
Hz. Ali’den İmam Hasan el-Askerî’ye kadar sürdüğünü, Tanrılığın ise 
Fazlullah ile başladığını vurguladı. Baharlu, bu rakamların Hurûfîlik 
öğretisindeki önemini ve ayrıca Alevilik ile Bektaşilikle olan bağlantısını 
çeşitli örneklerle açıklayarak dinleyicilere derinlemesine bir anlayış sundu. 
 
Baharlu, harflerin ve rakamların sadece İslam dünyasına ait olmadığını 
vurguladı: “Bu semboller, daha önceki inanç sistemlerinde de önemli bir yer 
tutuyordu. Örneğin, Yahudilikteki mistik dinî yorumlamaların temelini 
oluşturan Kabala’da, Antik Mısır ve Antik Yunan kültürlerinde ve sonrasında  
 
Hristiyanlık üzerinde de etkisi olan Gnostisizm’de kavramlar ve özellikle 
rakamlar büyük rol oynamaktadır.” Baharlu, tüm bu kültürlerin Hurûfîliğe 
etkisini kısa kısa örneklerle sundu. 
 
Doç. Dr. İlgar Baharlu, Hristiyanlıkta Gnostisizm hakkında yapılan 
suçlamaların (“mürşit, zındık, kâfir, Mecusi”) Anadolu coğrafyasındaki 
Sünni ulema tarafından Alevilik ve Bektaşilik için de benzer şekilde kullanıldığını 
belirtti. Fazlullah Esterabadî, Hallac-ı Mansur ve Seyyid İmadeddin Nesîmî gibi 
önemli düşünürlerin, işte bu benzer suçlamalar nedeniyle ölüm cezasına 
çarptırıldıklarını vurguladı. 
 

 
 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 14 / 17 

Baharlu, Seyyid Nesîmî’nin Halep’te derisi yüzülerek idam edilirken yaşanan 
meşhur bir anekdotu aktardı:  
 
 

 

  

 
Malikî kadısı [Sünni İslam'ın dört ana mezhebinden biri olan Malikî 
mezhebine mensup bir yargıç], Nesîmî’yi yargılayıp idamına karar verir.  
 
Kadı, şehadet parmağını kaldırır ve Nesîmî’yi lânetlemek için fetva verir ve 
şöyle der:  
 
“Bu zat o kadar murdar biridir ki, derisi yüzülürken pis kanı herhangi birinin 
vücuduna temas etse, orasını kesmek lâzım gelir”.  
 
Hakk’ın hikmeti gereği, Nesîmî’nin derisi yüzülürken bir damla kanı, din 
âliminin işaret parmağına sıçrar.  
 
Bunun üzerine, orada bulunanlar kadıya kendisinin verdiği fetvayı hatırlatırlar. 
Fetvaya göre, kadı efendinin parmağının kesilmesi gerektiğini söylerler.  
 
Ancak kadı, “Biraz su ile temizlenir” veya “Yıkayınca geçer” diyerek 
parmağını kestirmeye yanaşmaz.  
 
Bunun üzerine Seyyid Nesîmî’nin gülümseyerek şu beyti söylediği rivayet 
edilir:  
 
 

“Zâhidin yek parmağın kessen, 
döner Hakk’tan kaçar! 

Âşık-ı sâdıkı gör, 
serpâ soyarlar ağlamaz!” 

 
 

(Modern Türkçesi: 
Zahidin bir parmağını kessen, 

parmağı vermektense dönüp Hakk’tan kaçar! 
Ama gör ki bu gerçek âşığı, 

tepeden tırnağa soyarlar da ağrımaz, sesi çıkmaz!) 
 

 
 
 
 
 

 

 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 15 / 17 

 
 
 
 
Doç. Dr. İlgar Baharlu, panelin sonuna doğru, gelen sorulara cevaplar verdikten 
sonra, derin felsefi sunumunu Nesîmî’nin alttaki şiirini Azeri Türkçesiyle okuyarak 
bitirdi:  
 
 
 

Dilbəra, mən səndən ayrı ömrü, canı neylərəm? 
Təxti-tacı, mülkü-malı xanimanı neylərəm? 

 

İstərəm vəsli-camalın ta qılam dərdə dəva 
Mən sənin bimarınam, özgə dəvanı neylərəm? 

 

Ey müsəlmanlar, bilin, yar ilə xoşdu bu cahan, 
Mən ki, yardan ayrı düşdüm, bu cahanı neylərəm? 

 

Çox dualar qılmışam mən xaliqin dərgahına, 
Çün muradım hasil olmaz, mən duanı neylərəm? 

 

Dilbər aydır, ey Nəsimi, sabir ol, qılma fəğan, 
Mən bu gün səbr eyləsəm, danla fəğanı neylərəm? 

 



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 16 / 17 

Türkiye Türkçesi: 

 

Ey Dilber, ben senden ayrı tende canı neylerim? 
Tacı tahtı, mülkü malı, hanümanı neylerim?  

 

İsterim vaslı cemalin ta kılam derde deva,  
Ben senin bimarınım, özge devayı neylerim? 

 

Ey Müslümanlar, bilin kim, yar ile hoştur cihan, 
Çünkü yardan ayrı düştüm, bu cihanı neylerim ? 

 

Çok dualar kılmışım ben halikın dergahına,  
Çün muradım hasil olmaz, ben duanı neylerim?  

 

Dilber dedi, ey Nesîmî, sabır kıl, etme figan, 
Ben bugün sabır eylersem, daha figanı neylerim? 

 
 

 
 
 
 

  –  Makalenin Sonu  –  



 

Doç. Dr. İlgar Baharlu Aschaffenburg Cemevi Sayfa 
“Seyyid Nesîmî Paneli” 30 Kasım 2025 17 / 17 

 
Panelin adı:  
 
“Mende Sığar İki Cahan, Men bu Cahana Sığmazam”   –   Ulu Ozanlardan Hakk İçin Derisi 
Yüzülen, Sözünde Dirilen Seyyid Nesîmî Paneli 
 
 
Hazırlayan:   
 
“Uluslararası Alevi Araştırma, Dayanışma ve Eğitim Vakfı” adına Hüseyin Barış ÖZTÜRK  
    
 
Fotoğraflar:  Alevi-Portal.net 
    
 
Bu makale 20 Aralık 2025’te tarihinde Alevi Portal’da yayınlanmıştır.            
 
©  Alevi-Portal.net  
 


